


SAMAH KARAKI

LEMPATIA
E POLITICA

Regole sociali e biologia dei sentimenti

Traduzione di Chiara Bongiovanni e Magda Redaelli

‘ add
.. editore



INDICE

PREFAZIONE

INTRODUZIONE
L'empatia ha le sue ragioni che la ragione ignora

I. UNA LUNGA E FATICOSA GENEALOGIA
Una parola nuova
L’'empatia e le sue sorelle
Mimetismo
Contagio emotivo
Empatia cognitiva
Preoccupazione empatica
Simpatia e compassione
Rappresentazioni condivise
L’'empatia oltre il campo della ragione
Razzismo scientifico, ragione ed emozione
La fine della dicotomia tra emozione e ragione

II. CHI E LALTRO?
«Sto dalla parte dei bianchi perché sono bianco»
Amare «noi» piu di «lorox: il favoritismo endogruppo
Cosa crea un gruppo?
«Loro» sono tutti uguali
Orientamento alla dominanza sociale
Pregiudizi razzisti
Competizione tra endogruppo ed esogruppo
Schadenfreude politica
E colpa dei nostri antenati?

M

19
33

39

41
45
45
46
47
48
49
50
57
59
63

69

VA
74
78

81
88
88

91
93
98



IlI. CHE COSA DETERMINA IL VALORE DI UNA VITA?
Gerarchia della morte
Il costo del lutto
Le vittime di Mugabe
«Cannibali selvaggi e poligami»
Disumanizzazione ed empatia
Che cos® la disumanizzazione?
La devianza morale fin dalla piu tenera eta
La lunga costruzione della disumanizzazione
La disumanizzazione facilita e legittima la violenza
L'essere disumanizzato, strumento per chi lo domina
I contesti di cura
Politica punitiva
Empatia e competizione vittimaria
La violenza in nome della minaccia esistenziale
Empatia e vittimizzazione
La mentalita vittimista
Esagerazione della minaccia
Elitismo morale
Mancanza di empatia per il dolore e la sofferenza altrui
Anatomia di una vittima perfetta
Innocenza
Disuguaglianza d’attenzione
Come identificarsi con linvisibile?
Il nome delle persone
Lraritmetica della compassione
L'annegamento di Aylan Kurdi
L'omicidio di George Floyd
La teoria dell'attenuazione della compassione
La morale é sociopolitica

103
105
106
109

10

15

17
123
129
133
134
140
142
147
148
153
157
158
160
164
167
168
169

7
174
175
176
176
177
182



IV. TROPPA EMPATIA UCCIDE ’'EMPATIA
L’alfabeto e il pianto di un neonato
L’empatia non & al momento raggiungibile
1l costo della cura: 'usura empatica
La sofferenza personale e l'evitamento
Piu sofferenza vediamo, meno ci preoccupiamo
Conseguenze dell'usura empatica
Rinunciare alla cura
Saturare lo squardo
Normalizzare la violenza

V. CONTRO LO SGUARDO EMPATICO

[’altro non € me
L'empatia depoliticizza la sofferenza
Turismo affettivo
Fissare il limite del proprio coinvolgimento
L'empatia depoliticizza le rappresentazioni
L’'empatia depoliticizza i rapporti di potere storici
Depoliticizzare la cura

CONCLUSIONE
Accettare l'incertezza dell’altro
Sviluppare una conoscenza critica e storica del mondo
Accettare la colpa e la vergogna
Basta scenari egemonici

Ringraziamenti

187
189

191
193
194
195
197
197
198
198

205
207
208
210
212
215
218
221

225
227
229

231
233

237



Agli invisibili.

Niente scongiura la disumanizzazione piu efficacemente
che invitare una persona da noi, guardarla negli occhi,
sentire la sua voce, e ascoltarla.

Sarah Schulman, 11 conflitto non e abuso

1 Sarah Schulman, Il conflitto non é abuso. Esagerazione del danno, responsabilita
collettiva e dovere di riparazione, tr. di Giusi Palomba, minimum fax, 2022.



PREFAZIONE

Tra il 1933 e il 1945 il filologo ebreo tedesco Victor Klemperer
tenne un diario, pubblicato in seguito con il titolo Testimonia-
re fino all'ultimo. Vi raccolse meticolosamente opinioni, ge-
sti, barzellette, voci, aneddoti, messaggi ufficiali e non ufficiali
in grado di rivelare atteggiamento della societa tedesca nei
confronti della comunita ebraica sotto il nazionalsocialismo.!
Come un etnografo del linguaggio, Klemperer cerco di coglie-
re il livello di empatia della popolazione tedesca nei confronti
degli ebrei perseguitati.

Nei suoi appunti il concetto di empatia, benché non venga
nominato direttamente, significa mettersi nei panni dell’altro,
riconoscere, comprendere ed eventualmente condividere le
sue emozioni. Emerge nelle situazioni in cui gli interlocutori
sembrano cogliere i sentimenti, i pensieri, i desideri delle vitti-
me ebree e le discriminazioni che queste subiscono. A cio si ag-
giunge una componente affettiva che comporta, da parte del-
le persone interpellate, compassione e sollecitudine per lui in

1 Arvi Sepp, Vox populi et antisémitisme: Victor Klemperer sur 'empathie sélective
allemande envers les Juifs, «<Hybrid», vol. 10, 2023, pp. 1-13.

n



SAMAH KARAKI

quanto ebreo.? Per il filologo quella mobilitazione affettiva per-
metterebbe di riconoscere in lui una stessa umanita, al fine di
rendere visibili le ingiustizie che ha subito e sensibilizzare alla
sua causa. Nel diario, Victor Klemperer mostra la coesistenza
di un'empatia espressa dai membri del Partito nazista verso i
propri cari, e di un accecamento rispetto alla ferocia del re-
gime. Un'empatia di cui denuncia la selettivita, non solo nei
confronti delle persone, ma anche nel modo in cui si mani-
festa, a seconda delle situazioni: molte delle persone con cui
parla condannano la violenza palese e la persecuzione, mentre
trovano alcune misure — come l'allontanamento degli ebrei dai
pubblici uffici - accettabili. Di fronte al comprovato consen-
so del popolo tedesco, Klemperer dichiara di non capire que-
sta distribuzione selettiva dell'indignazione: il disgusto che la
maggior parte della societa mostra per i pogrom non si ac-
compagna a urn’'indignazione per la violazione dei valori uma-
nisti. Nel 1938 scrive: «Perdo a poco a poco la speranza; Hitler
e proprio l'eletto del suo popolo [...]. C’®¢ molta letargia, molta
immoralita e soprattutto molta stupidita nel popolo tedesco».3

Per tutto il diario Klemperer continua tuttavia a conside-
rarsi appartenente alla comunita tedesca. L’analisi delle sue
osservazioni rivela il suo attaccamento alla convinzione di es-
sere radicato nella «vera» germanicita: secondo lui sono gli
altri - la maggioranza silenziosa e i colpevoli, gli ingannati e
i rinnegati — ad avere disonorato e profanato la Germania, i
suoi valori e le sue virtu. Arrivera persino a interpretare l'ap-

2 Henry A. Turner Jr., Victor Klemperer’s Holocaust, «<German Studies Review»,
vol. 22, n. 3, ottobre 1999, pp. 385-395.

3 Victor Klemperer, Testimoniare fino all’'ultimo: diari 1935-1945, tr. a cura di
Anna Ruchat e Paola Quadrelli, Mondadori 2000; Jerry Schuchalter, Representing
the Unrepresentable: Victor Klemperer’s Holocaust Diaries, «Nordisk Judaistik», vol.
19, nn. 1-2, 1998, pp. 7-32.

12



PREFAZIONE

parente compiacenza di funzionari, poliziotti, membri del
partito e collaboratori ufficiali come una tacita forma di resi-
stenza interiore al regime e al suo patologico antisemitismo.
Per Klemperer era intollerabile ammettere che il processo di
arianizzazione promuovesse l'esclusione degli ebrei dal cer-
chio di quell'umanita condivisa, basandosi da un lato su una
gerarchizzazione razzista di tipo biologico che deumanizzava
il soggetto ebreo, dall’altro sulla cristallizzazione di un’imma-
gine storicamente immorale della comunita ebraica.

Decenni prima che le neuroscienze e la psicologia cognitiva
dimostrassero come la disumanizzazione ostacoli 'empatia,
Hannah Arendt suggeriva che fosse la progressiva normaliz-
zazione della gerarchia tra esseri umani a erodere in maniera
inconscia i principi morali universali, impedendo ogni esame
di coscienza.? Secondo Arendt il crimine della Shoah, legitti-
mato e legalizzato sotto il Terzo Reich, era diventato la nor-
ma condivisa nella popolazione tedesca, con le conseguenze
catastrofiche che conosciamo. Molti degli esecutori materiali
del processo di persecuzione e sterminio, infatti, non erano né
fanatici né sadici, ma invischiati in una terribile normalita or-
chestrata da apparati mediatici e politici.®

Critica convinta dellempatia come fondamento morale,
Arendt mostra che la nostra percezione del bene o del male
non € universale, ma si orienta in base a cio che le circostan-
ze definiscono normale, banale, maggioritario e non proble-
matico. A suo avviso non si puo fare affidamento sull’empatia,
spesso considerata invece come una qualita umana universale

4 Hannah Arendt, La banalita del male, tr. di Piero Bernardini, Feltrinelli, 2023
(ed. orig. 1963).

5 Michel Minard, Autour de U'extermination: Viktor Klemperer, Primo Levi,
Hannah Arendt et quelques autres, «Sud/Nord», vol. 1, n. 18, 2003, pp. 1569-166.

13



SAMAH KARAKI

e come un ponte affettivo tra individui, culture o societa. Se-
condo Arendt, i membri del Partito nazista non erano privi di
empatia intesa come capacita affettiva o cognitiva, ma erano
privi di empatia proprio verso cio che smettevano di consi-
derare degno di attenzione, verso cio che non ritenevano piu
appartenere allumanita. In effetti, l'empatia non resiste alla
disumanizzazione dell’altro, alla sua cancellazione, alla sua
presunta inferiorita razziale, culturale e morale. Escludere al-
cuni esseri umani dal cerchio dell'empatia e il risultato di un
processo di sedimentazione dei pregiudizi; a forza di demo-
nizzare, bestializzare e cancellare I’altro, la sua sofferenza fi-
nisce per essere considerata tollerabile.

Se le riflessioni sulla selettivita dell’empatia, dopo Arendt,
sono state perlopiu confinate al campo dello sviluppo perso-
nale, oggi e urgente rileggere questo fenomeno in chiave po-
litica alla luce delle neuroscienze e della sociologia.® Infatti,
neuroscienze e psicologia dicono che siamo biologicamente
predisposti a identificarci di pit con le esperienze dei nostri
cari, dei nostri simili e dei nostri alleati; ma mostrano anche
che la selettivita dell'empatia € il risultato di un sistema di se-
gregazione che ci classifica in categorie su scala gerarchica.”
Diventa quindi necessario mettere in discussione non soltanto
i nostri bias biologici, ma anche le condizioni politiche, sociali
e culturali che determinano la comparsa o meno di sentimenti
empatici e le loro modalita di espressione.

6 Ashley V. Abramson, Cultivating empathy, «Monitor on Psychology», vol. 52,
n. 8, novembre/dicembre 2021, pp. 44-52.

7 Nancy E. Eisenberg, Natalie D. Eggum e Laura Di Giunta, Empathy-Related
Responding: Associations with Prosocial Behavior, Aggression, and Intergroup
Relations, «Social Issues and Policy Review», vol. 4, n. 1, 2010, pp. 143-180.

14



PREFAZIONE

Ho scelto di analizzare il paradosso tra unempatia con-
siderata naturale e universale e il fatto che, empiricamente,
questa abbia un carattere selettivo. Evidenziando la selettivita
dell’empatia, si esprime una critica al tempo stesso politica ed
etica, per rimetterne in discussione i fondamenti e tentare di
ridefinirne i confini.

Che cosa ci permette di vedere I'altro come un nostro simi-
le, qualcuno di cui possiamo capire e condividere le emozioni
e, al contrario, che cosa lo emargina e impedisce qualsiasi fe-
nomeno empatico?

Potrei riassumere in questa domanda il tema che intendo
affrontare. La risposta non é semplice. Esiste infatti un for-
te disaccordo tra le discipline sulla relazione tra empatia e
azione morale.® A complicare le cose, lambito della ricerca
sullempatia e vasto e ricco di controversie, coinvolge discipli-
ne sia filosofiche che psicologiche, con una lunga storia e di-
verse tradizioni.® Per mostrare come l'empatia sia una capa-
cita dalle risorse limitate, distribuita in base al carico mentale
e fisico dell'individuo, alle sue predisposizioni genetiche e alla
prossimita sociale, geografica, culturale e affettiva con l'altro,
attingero ai recenti studi di neuroscienze sociali e affettive,
analizzando in particolare come le politiche legate ai mestieri
della sanita, della polizia, della giustizia e della scuola con-
tribuiscano a preservare oppure a dissipare lo spazio mentale
necessario all'empatia.

8 Paul J. Conway e Bertram G. Gawronski, Deontological and utilitarian
inclinations in moral decision making: A process dissociation approach, «Journal of
Personality and Social Psychology», vol. 104, n. 2, 2013, pp. 216-235.

9 Karen E. Gerdes, Empathy, Sympathy, and Pity: 2Ist-Century Definitions and
Implications for Practice and Research, «Journal of Social Service Research»,

vol. 37, n. 3, 2011, pp. 230-241.

15



SAMAH KARAKI

Riprendere la nozione di «cornice» della filosofa Judith
Butler mi permettera di evidenziare la dimensione storica e
politica dell'empatia selettiva, ponendola come una questione
centrale nelle contestazioni etiche.!® Esaminero quindi in che
modo le scelte mediatiche, le rappresentazioni letterarie o le
commemorazioni storiche agiscano per favorire o, al contra-
rio, ostacolare, inibire o sospendere I'empatia.

Risalendo all'origine del termine e decostruendo il mito se-
condo cui sarebbe 0 una parte integrante di una natura uma-
na universale, o un tratto specifico di alcune culture, parto da
alcune domande chiave — che cos’e 'empatia, a che cosa ser-
ve, quali rischi comporta? - e delineo una genealogia stori-
ca e scientifica del fenomeno. Nelle parti successive, metto in
discussione una concezione dell’empatia come bussola morale
attraverso quattro argomentazioni.

L’empatia é condizionata dalla prossimita sociale. Pos-
siamo notare non solo una distribuzione selettiva della preoc-
cupazione per la sorte altrui, ma anche che i piu predisposti
a reagire con empatia nei confronti del proprio gruppo di ap-
partenenza sono piu inclini all'indifferenza verso i gruppi av-
versari, e forse persino piu inclini a provare compiacimento
per le loro sofferenze o i loro fallimenti.

Non provare empatia verso alcuni individui o gruppi
¢ una costruzione politica che implica una regolazione del-
la nostra sfera percettiva, di giudizio e affettivita. Rispetto a
quanti attribuiscono i bassi livelli di empatia a un indeboli-
mento del legame sociale, a una distanza eccessiva dall’altro
o alla frequenza e probabilita degli eventi, sostengo invece che
lempatia e strumentalizzata dagli apparati politici, culturali

10 Judith Butler, Frames of War: When Is Life Grievable?, «Choice Reviews
Online», vol. 47, n. 1, 2009, pp. 47-537.

16



PREFAZIONE

e mediatici ed € attraversata dalle dinamiche di dominio che
questi impongono. Letnorazzismo biologico e quello psico-
culturale mostrano come la percezione dei gruppi discriminati
in quanto inferiori, dal punto di vista biologico o morale, porti
alla loro esclusione dal campo dell’empatia. L’analisi di alcune
narrazioni mediatiche, rappresentazioni letterarie e cinema-
tografiche, lette in relazione con studi di neuroscienze, mette
in luce il processo di disumanizzazione in atto e le sue conse-
guenze materiali sulle manifestazioni del gesto altruistico.

Provare empatia non necessariamente si traduce in al-
truismo. Il lavoro emotivo che comporta puo limitarsi all’am-
bito affettivo. L’empatia diventa allora un semplice strumento
di sviluppo personale, che permette — attraverso la costruzione
di una buona coscienza — un appagamento morale individuale.
In alcuni casi puo persino sfociare in una reazione di angoscia
che genera avversione e porta a comportamenti egoistici, an-
ziché orientati verso l'altro.

Pur dandoci lillusione di comprendere l'altro, 'empatia &
solo un’estrapolazione dell’esperienza altrui a partire dalla
propria limitata esperienza. L'osservazione si ricollega alla
critica elaborata dagli studiosi della teoria postcoloniale fem-
minista secondo cui 'empatia richiede determinate manifesta-
zioni di sofferenza, in base alle quali esiste un «modo giusto» di
soffrire e un modello standard dei bisogni altrui.

La mia speranza e che, negli spazi intermedi tra i saperi di-
sciplinari, si possa tracciare una strada per ricostruire il rap-
porto con laltro, facendo leva su un linguaggio che vada ol-
tre il semplice allineamento affettivo: un linguaggio fondato
sul riconoscimento del fatto che siamo inevitabilmente esclusi
dallesperienza altrui. Soltanto cosi potremo far emergere l'e-
sigenza di essere aperti alle esperienze degli altri, alle loro voci
e alle loro realta.

17



